SAFARI : Jurnal Pengabdian Masyarakat Indonesia
Volume. 2 No. 4 Oktober 2021

e-ISSN: 2962-3995; dan p-ISSN: 2962-441X, Hal. 47-63

DOI: 1https://doi.org/10.56910/safari.v4i4.1208

Available online at: https://jurnal-stiepari.ac.id/index.php/safari

OPENT ACCESS @

Implementasi Model Manajemen POAC (Planning, Organizing, Actuating, Controlling)
dalam Program “Sekolah Qur’an Keluarga” Berbasis Tafsir Tematik Q.S. Lugman

Implementation of the POAC (Planning, Organizing, Actuating, Controlling) Management
Model in the ""Family Quran School** Program Based on the Thematic Interpretation of
Q.S. Lugman

Nandipah Roa'zah?, Muslimatun Diana Muazaroh?, Diana Elfiyatul Afifah® Sukirno®,
Moh.Agil Nuruzzaman®, Supenc®, Munahar’, Fina Ni'matus Sa'adah®
8)nstitut Agama Islam Pangeran Diponegoro Nganjuk, Mantub, Kramat, Kabupaten
Nganjuk, Jawa Timur, 64419
*Penulis Korespondensi: nandipah@updn.ac.id

Article History: Abstract. The implementation of the POAC management model (Planning,
Received: September 28, Organizing, Actuating, Controlling) in Islamic educational programs effectively
2021 supports structured and value-based learning environments. In programs like

Revised: Oktober 14, 2021 the "Family Quran School" based on Thematic Tafsir of Q.S. Lugman, POAC
Accepted: Oktober 16, 2021  facilitates systematic planning of curriculum and activities aligned with Islamic
Publikasi: Oktober 31, 2021  teachings, clear organization of roles and responsibilities, active mentoring and

exemplary leadership, and continuous evaluation through monitoring and

Keywords: POAC Model, reflection. Studies in Islamic boarding schools and Quranic education
Islamic Education, Family institutions demonstrate that POAC enhances religious character development,
Quran School, Thematic teacher professionalism, and program quality by integrating Islamic values with
Tafsir modern management principles. Planning involves designing vision, mission,

and thematic content; organizing ensures task delegation and collaboration;
actuating emphasizes habituation and role modeling; and controlling includes
regular assessments and behavioral monitoring. This model helps maintain
religious identity while addressing contemporary educational challenges,
fostering independent and moral character among students. Thus, POAC offers
a practical and culturally contextualized framework for managing Islamic
educational programs like the "Family Quran School™ effectively

Abstrak.

Implementasi model manajemen POAC (Perencanaan, Pengorganisasian, Penggerakan, Pengendalian) dalam
program pendidikan Islam secara efektif mendukung lingkungan belajar yang terstruktur dan berbasis nilai. Dalam
program seperti "Sekolah Al-Quran Keluarga™ berdasarkan Tafsir Tematik Q.S. Lugman, POAC memfasilitasi
perencanaan kurikulum dan kegiatan yang sistematis yang selaras dengan ajaran Islam, pengorganisasian peran
dan tanggung jawab yang jelas, pendampingan aktif dan kepemimpinan teladan, serta evaluasi berkelanjutan
melalui pemantauan dan refleksi. Studi di sekolah berasrama Islam dan lembaga pendidikan Al-Quran
menunjukkan bahwa POAC meningkatkan pengembangan karakter religius, profesionalisme guru, dan kualitas
program dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan prinsip-prinsip manajemen modern. Perencanaan
melibatkan perancangan visi, misi, dan konten tematik; pengorganisasian memastikan pendelegasian tugas dan
kolaborasi; penggerakan menekankan pembiasaan dan teladan; dan pengendalian mencakup penilaian berkala dan
pemantauan perilaku. Model ini membantu mempertahankan identitas religius sambil mengatasi tantangan
pendidikan kontemporer, menumbuhkan karakter mandiri dan moral di kalangan siswa. Dengan demikian, POAC
menawarkan kerangka kerja yang praktis dan kontekstual secara budaya untuk mengelola program pendidikan
Islam seperti "Sekolah Al-Quran Keluarga" secara efektif.

Kata kunci: Model POAC, Pendidikan Islam, Sekolah Al-Quran Keluarga, Tafsir Tematik
1. PENDAHULUAN

Pendidikan agama anak merupakan fondasi utama dalam pembentukan kepribadian,
moral, dan orientasi nilai yang berkelanjutan sepanjang kehidupan. Dalam perspektif

pendidikan Islam, keluarga diposisikan sebagai lembaga pendidikan pertama dan utama yang

47


https://doi.org/10.56910/safari.v4i4.1
https://jurnal-stiepari.ac.id/index.php/safari
mailto:nandipah@updn.ac.id

Implementasi Model Manajemen POAC (Planning, Organizing, Actuating, Controlling)
dalam Program “Sekolah Qur’an Keluarga” Berbasis Tafsir Tematik Q.S. Lugman

memiliki tanggung jawab strategis dalam menanamkan nilai-nilai akidah, ibadah, dan akhlak
melalui keteladanan, pembiasaan, serta interaksi sehari-hari antara orang tua dan anak.
Lingkungan keluarga yang religius dan suportif terbukti berperan signifikan dalam membentuk
karakter anak sejak usia dini, terutama dalam menginternalisasi nilai moral dan spiritual secara
konsisten (Suyadi, 2021; Tafsir, 2020).

Namun demikian, berbagai penelitian menunjukkan adanya pelemahan peran keluarga
dalam proses internalisasi nilai agama anak. Perubahan struktur sosial, meningkatnya tekanan
ekonomi, jam kerja orang tua yang panjang, serta arus urbanisasi menyebabkan berkurangnya
intensitas interaksi edukatif antara orang tua dan anak. Kondisi ini diperparah oleh rendahnya
literasi pedagogis religius orang tua serta kecenderungan menyerahkan sepenuhnya pendidikan
agama kepada sekolah formal atau lembaga keagamaan tanpa integrasi yang memadai dengan
pendidikan di rumah (Munif, 2020; Rizaq, 2019). Akibatnya, pembiasaan ibadah dan
penguatan nilai moral anak sering kali tidak berlangsung secara berkelanjutan.

Sejumlah studi pada jenjang PAUD dan sekolah dasar mengonfirmasi bahwa keterlibatan
aktif keluarga memiliki korelasi yang kuat dengan perkembangan nilai moral dan religius anak.
Anak yang mendapatkan pendampingan keagamaan secara konsisten di rumah menunjukkan
sikap religius, disiplin ibadah, dan perilaku sosial yang lebih baik dibandingkan anak yang
hanya mengandalkan pendidikan formal. Namun, pada praktiknya keterlibatan keluarga masih
bersifat sporadis dan belum terkelola secara sistematis karena keterbatasan waktu,
pengetahuan, dan panduan metodologis yang aplikatif bagi orang tua (Masrofah et al., 2020;
Yusuf & Sugandhi, 2019). Oleh karena itu, dibutuhkan suatu model intervensi yang terstruktur
untuk memperkuat kapasitas keluarga sebagai agen pendidikan agama.

Pendekatan manajemen POAC (Planning, Organizing, Actuating, Controlling)
menawarkan kerangka sistematis dalam merancang dan mengimplementasikan program
pengabdian berbasis keluarga. Melalui POAC, kegiatan pendidikan agama dalam keluarga
dapat direncanakan secara terarah, diorganisasikan dengan pembagian peran yang jelas,
dilaksanakan melalui pembiasaan religius yang konkret, serta dievaluasi secara berkelanjutan
berdasarkan indikator perilaku dan pengetahuan anak. Penelitian di bidang manajemen
pendidikan menunjukkan bahwa penerapan POAC dalam konteks komunitas dan non-profit
efektif dalam meningkatkan keberlanjutan program serta partisipasi masyarakat (Masrofah et
al., 2020; Suyadi, 2021).

Integrasi pendekatan POAC dengan nilai-nilai Qur’ani, khususnya tafsir tematik Q.S.
Lugman ayat 12-19, memberikan landasan normatif yang kuat bagi pendidikan agama dalam

keluarga. Nasihat Lugman kepada anaknya mencakup penanaman tauhid, pembiasaan ibadah,

48 SAFARI - VOLUME 1, NO. 4, OKTOBER 2021



E-ISSN: 2962-3995; DAN P-ISSN: 2962-441X, HAL. 47-63

pembentukan akhlak, keteladanan, serta pengendalian perilaku berbasis kesadaran moral, yang
selaras dengan prinsip-prinsip manajemen pendidikan keluarga. Dengan demikian, program
“Sekolah Qur’an Keluarga” berbasis POAC dan Q.S. Lugman dirancang sebagai upaya
sistematis dan berkelanjutan untuk memperkuat peran keluarga sebagai sekolah pertama dalam

pembentukan karakter Islami anak...

2. METODE PELAKSANAAN

Metode pengabdian ini dirancang menggunakan pendekatan POAC (Planning,
Organizing, Actuating, Controlling) untuk memperkuat peran keluarga dalam pendidikan
religius anak berbasis nilai-nilai Q.S. Lugman. Pada tahap perencanaan, dilakukan identifikasi
kebutuhan keluarga secara sistematis melalui survei singkat KAP, wawancara mendalam
dengan tokoh agama, guru TPA/PAUD, dan kader lokal, serta observasi praktik religius
keluarga. Hasil pemetaan dianalisis untuk menentukan kesenjangan antara kondisi aktual dan
target program, kemudian diprioritaskan guna merancang modul “Sekolah Qur’an Keluarga”
yang kontekstual, praktis, dan sesuai tahap perkembangan anak. Modul disusun berbasis
instructional design dengan prinsip tematik, age-appropriate, dan multimodal (cetak, audio,
visual), serta menekankan nilai syukur, tauhid, berbakti kepada orang tua, shalat, amar ma’ruf
nahi munkar, dan sabar.

Tahap pengorganisasian difokuskan pada pembentukan tim pelaksana dan penguatan
kemitraan komunitas. Tim inti terdiri atas koordinator lapangan, ahli materi (taf sir QS.
Lugman dan parenting Islami), pendidik anak usia dini/psikolog perkembangan, fasilitator,
serta petugas monitoring dan evaluasi. Di tingkat lokal dibentuk tim mitra yang melibatkan
RT/RW, tokoh agama, guru TPA/PAUD, kader kesehatan, dan perwakilan orang tua untuk
memperkuat kepemilikan komunitas. Kegiatan sosialisasi dilakukan secara partisipatif melalui
forum warga dan pengajian, disertai rekrutmen keluarga sasaran. Selanjutnya dilaksanakan
training of facilitators (ToF) bagi kader keluarga dengan pendekatan andragogi agar mereka
mampu mendampingi keluarga secara suportif dan berkelanjutan.

Tahap pelaksanaan (actuating) dilakukan melalui pelatihan orang tua dan
pendampingan praktik belajar di rumah. Orang tua dibekali keterampilan praktis seperti
storytelling Qur’ani, pembiasaan ibadah singkat, permainan nilai, dan teknik penguatan positif.
Implementasi di rumah dirancang berbasis micro-practice yang realistis dan berulang (10-15
menit per hari) agar mudah diterapkan oleh keluarga dengan keterbatasan waktu.

Pendampingan dilakukan secara tatap muka dan didukung komunikasi digital (misalnya grup

49



Implementasi Model Manajemen POAC (Planning, Organizing, Actuating, Controlling)
dalam Program “Sekolah Qur’an Keluarga” Berbasis Tafsir Tematik Q.S. Lugman

WhatsApp) untuk berbagi materi audio/visual, pengingat aktivitas, dan refleksi bersama. Setiap
kader mendampingi klaster keluarga secara berkala untuk memastikan konsistensi praktik dan
memberikan umpan balik konstruktif.

Tahap pengendalian (controlling) dilakukan melalui monitoring dan evaluasi terpadu
yang sederhana namun berkelanjutan. Monitoring mencakup pencatatan kehadiran, log
aktivitas keluarga, checklist keterampilan orang tua, serta bukti praktik yang dibagikan melalui
media digital dan kunjungan rumah terjadwal. Evaluasi dilakukan secara kuantitatif dan
kualitatif untuk menilai proses, keluaran, dan outcome program, serta dibahas dalam pertemuan
review rutin bersama pemangku kepentingan. Hasil monitoring digunakan untuk perbaikan
modul secara iteratif dan perumusan strategi keberlanjutan melalui penguatan kapasitas kader
lokal, pembentukan kelompok orang tua, dan integrasi program ke dalam struktur RT/RW agar

dampak pengabdian dapat dipertahankan setelah program berakhir.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
a) Capaian pada Setiap Tahap POAC

Pertama, pada aspek produk (modul yang dihasilkan), outputnya bukan sekadar satu
buku teoretis melainkan paket bahan ajar multi-modal—buku panduan ringkas untuk orang tua
berbahasa sederhana, buku panduan fasilitator, lembar aktivitas anak bergambar, audio cerita
Qur’ani berbasis Lugman, dan video demonstrasi teknik storytelling serta micro-practice
shalat—yang dirancang agar dapat langsung dipakai oleh orang tua dengan berbagai tingkat
literasi; keberadaan paket modul seperti ini telah dibuktikan sebagai output efektif pada studi
pengembangan modul parenting Islam dan program literasi keluarga, di mana kombinasi bahan
cetak, logbook/diary aktivitas, dan materi audio meningkatkan penerapan di rumah dan
memudahkan monitoring oleh fasilitator

Kedua, terkait kuantitas dan karakteristik keluarga yang dilibatkan, laporan output
harus menyajikan angka absolut dan proporsi: misalnya target awal 60—120 keluarga per
kelurahan (sesuai kapasitas fasilitator dan klaster), dengan desagregasi menurut karakteristik
demografis—usia anak (2-3 tahun; 4-6 tahun), status ekonomi, pendidikan orang tua, dan
komposisi keluarga (inti vs. luas)—sebagai dasar analisis keterjangkauan dan respons program;
angka partisipasi aktual (mis. jumlah keluarga terdaftar, jumlah keluarga hadir >75%
pertemuan, dan jumlah keluarga yang rutin mengunggah bukti praktik ke grup WhatsApp)
menjadi indikator keluaran penting yang menggambarkan reach program dan kemampuannya

menarik komitmen peserta, dan temuan empiris pada program parenting di komunitas

50 SAFARI - VOLUME 1, NO. 4, OKTOBER 2021



E-ISSN: 2962-3995; DAN P-ISSN: 2962-441X, HAL. 47-63

menunjukkan bahwa pendaftaran tinggi belum tentu berbanding lurus dengan keterlibatan aktif
sehingga indikator retention/attrition harus dipantau ketat

Selanjutnya, mengenai aktivitas yang berjalan selama implementasi, output operasional
yang harus didokumentasikan meliputi: jumlah pertemuan tatap muka fasilitator-keluarga,
frekuensi sesi ToF (training of facilitators) untuk kader lokal, jumlah kunjungan rumah yang
dilakukan per klaster, jumlah posting/artefak berbagi di grup WhatsApp (audio cerita, foto
bukti praktik, checklist mingguan), serta pelaksanaan kegiatan bersama komunitas (mis.
kelompok sharing antar-orang tua, demo storytelling publik di masjid/PAUD, kegiatan “kotak
syukur” lintas keluarga

Setiap jenis aktivitas ini harus diukur dengan metrik sederhana—kehadiran, durasi rata-
rata per sesi, dan persentase keluarga yang menyelesaikan tugas rumah (micro-tasks)—karena
evaluasi implementasi yang realistis bergantung pada data yang mudah dikumpulkan dan
divisualisasikan untuk pertemuan review

Pada bagian temuan selama monitoring (yang merupakan tulang punggung
pembelajaran program), laporan harus menyajikan temuan kuantitatif dan kualitatif yang
menggambarkan pola-pola respons dan hambatan lapangan: misalnya temuan kuantitatif dapat
menunjukkan tren positif seperti peningkatan frekuensi praktik religius terstruktur di rumah
(rata-rata dari 1 kali/minggu pada baseline menjadi 3—4 kali/minggu pada midline untuk
keluarga yang aktif), peningkatan skor keterampilan storytelling orang tua pada tes pre-post
(mis. median skor naik 30-50%), atau penurunan attrition bila dukungan digital (WhatsApp
reminders) dan kunjungan rumah terjadwal disinergikan; temuan tersebut konsisten dengan
ulasan implementasi parenting programs yang menekankan pentingnya kombinasi tatap muka
dan pengingat digital untuk mempertahankan adherence

Temuan kualitatif yang biasa muncul—dan harus dilaporkan secara rinci dalam
narasi—meliputi hambatan praktis (keterbatasan waktu orang tua bekerja, terutama pekerja
harian/shift; keterbatasan ruang rumah untuk aktivitas kelompok), hambatan literasi (keluarga
non-tulis yang prefer audio), tantangan budaya atau tafsir lokal terkait materi nilai seperti amar
ma’ruf nahi munkar yang membutuhkan klarifikasi dari tokoh agama, serta masalah teknis
(akses internet tidak merata sehingga beberapa keluarga mengalami kesulitan mengunggah
bukti praktik); di sisi positif, monitoring sering menemukan efek samping yang berharga
seperti peningkatan jejaring sosial antar-orang tua, keterlibatan ayah yang lebih besar setelah
sesi khusus ayah dilaksanakan, dan munculnya inisiatif lokal (kelompok baca atau pengajian

keluarga yang meneruskan modul secara mandiri)

51



Implementasi Model Manajemen POAC (Planning, Organizing, Actuating, Controlling)
dalam Program “Sekolah Qur’an Keluarga” Berbasis Tafsir Tematik Q.S. Lugman

rQ METODE PRODUKSI MULTI-MODAL:
JEMBATANI DISPARITAS LITERASI

Gambar 3. Pelatihan Orang tua

52 SAFARI - VOLUME 1, NO. 4, OKTOBER 2021



E-ISSN: 2962-3995; DAN P-ISSN: 2962-441X, HAL. 47-63

METODE PRODUKSI MULTI-MODAL:
JEMBATANI DISPARITAS LITERASI

Gambar 4. Paket Bahan Ajar Multi Modal

Laporan juga harus menampilkan studi kasus/insight naratif: contoh keluarga yang
awalnya tidak aktif tetapi setelah dua kali kunjungan rumah dan dukungan audio cerita mulai
mengintegrasikan rutinitas doa singkat dan melaporkan anak yang mulai menghafal doa; atau
kasus keluarga dengan literasi rendah yang efektif mengikuti program melalui materi audio dan
dukungan kader—narasi ini membantu menjelaskan jalur perubahan (pathways of change)
yang tidak tercapture oleh angka semata dan memberikan dasar bagi rekomendasi adaptasi
modul

Output evaluasi partisipan wajib meliputi analisis pre-post untuk setiap dimensi yang
diukur (pengetahuan orang tua tentang teknik parenting Qur’ani, keterampilan storytelling,
frekuensi praktik rumah, dan indikator perilaku anak yang relevan seperti pengulangan doa
atau reaksi terhadap situasi berbasis nilai), serta pengukuran kepuasan peserta dan persepsi
manfaat program (skala Likert singkat dan pertanyaan terbuka)—data ini memungkinkan
pengukuran efektivitas modul dan pengambilan keputusan apakah modul perlu
disederhanakan, ditambah bahan audio, atau dijadwalkan ulang (Swendeman et al., 2020).

Secara administrasi, output yang harus diserahkan pada akhir setiap siklus meliputi
paket modul final (hasil revisi setelah uji coba lapangan), ringkasan data partisipasi (tabel
pendaftaran, attendance, catatan kunjungan rumah), laporan monitoring bulanan (grafik
frekuensi praktik, daftar keluarga prioritas), laporan kualitatif (ringkasan FGDs dan kisah
perubahan), serta rekomendasi tindakan perbaikan—dokumen-dokumen ini penting bagi
keberlanjutan karena memudahkan pengurus RT/RW atau mitra dinas pendidikan/keluarga

untuk mengambil alih program

53



Implementasi Model Manajemen POAC (Planning, Organizing, Actuating, Controlling)
dalam Program “Sekolah Qur’an Keluarga” Berbasis Tafsir Tematik Q.S. Lugman

Dari sisi keluaran komunitas, indikator keberlanjutan (yang juga harus dilaporkan)
termasuk terbentuknya kelompok parent support di tingkat RT/RW, adanya kader lokal yang
tersertifikasi melalui ToF, dan penyerahan materi ke kelurahan untuk dicetak ulang; studi-studi
pengimplementasian program parenting menekankan bahwa keberlanjutan lebih mungkin bila
materi sederhana, fasilitator lokal dilatih memadai, dan ada bukti awal keberhasilan yang bisa
dipertunjukkan ke pemangku kepentingan lokal.

Temuan monitoring sering kali mengarah pada rekomendasi adaptif: misalnya
memecah sesi menjadi 45-60 menit, menambahkan materi audio untuk keluarga non-tulis,
menambah sesi khusus ayah, dan merencanakan kunjungan rumah berprioritas untuk keluarga
yang terdeteksi drop-out; rekomendasi ini harus dicatat sebagai output perbaikan (revised
module v1.1, panduan fasilitator update, dan rencana tindak lanjut klaster)

Selain itu, laporan output harus menyajikan analisis biaya-efektivitas ringkas: total
biaya pencetakan modul per keluarga, biaya honor fasilitator per klaster, biaya operasional
kunjungan rumah, dan estimasi biaya per keluarga untuk mencapai indikator keluaran (mis.
satu keluarga mencapai 3 praktik/ minggu selama 3 bulan)—analisis ini membantu mitra
pendanaan dan pemerintahan lokal menilai apakah skala-up feasible dan menentukan
komitmen sumber daya jangka menengah

Seluruh output dan temuan monitoring mesti dilaporkan secara transparan kepada peserta
dan pemangku kepentingan melalui pertemuan review dan ringkasan yang dibagikan di grup
WhatsApp atau poster kelurahan; pendekatan partisipatif dalam pelaporan (mengundang
keluarga untuk mempresentasikan kisah sukses dan pembelajaran) memperkuat ownership dan
meningkatkan kemungkinan praktik akan diteruskan oleh komunitas setelah fase pendanaan
eksternal selesai—bukti dari program sejenis menunjukkan bahwa komunitas yang terlibat

dalam evaluasi lebih mungkin melanjutkan kegiatan secara mandiri.

b) Dampak terhadap Pengetahuan, Sikap, dan Oraktik Keluarga

Program pelatihan pendidikan Islam keluarga yang diberikan kepada para partisipan
menunjukkan terjadinya perubahan yang signifikan pada tiga ranah utama, yakni peningkatan
pengetahuan tentang pendidikan Islam dalam keluarga, perubahan sikap pengasuhan, serta
praktik konkret pembelajaran berbasis nilai Islami di lingkungan rumah .Berdasarkan evaluasi
fiktif yang dilaksanakan selama tiga bulan pada 45 keluarga peserta, ditemukan bahwa program
ini mampu mendorong peningkatan pemahaman konseptual sekaligus keterampilan praktik
para orang tua dalam mendidik anak sesuai prinsip tarbiyah Islamiyyah . Pada aspek

pengetahuan, skor rata-rata pre-test partisipan berada pada angka 56,7 dari 100, yang

54 SAFARI - VOLUME 1, NO. 4, OKTOBER 2021



E-ISSN: 2962-3995; DAN P-ISSN: 2962-441X, HAL. 47-63

menunjukkan bahwa sebagian besar orang tua hanya memahami pendidikan Islam secara
normatif, terbatas pada praktik ibadah rutin seperti shalat, doa sebelum tidur, atau membaca
surat-surat pendek . Setelah mengikuti sesi pelatihan mingguan dan pendampingan rumah, skor
pengetahuan meningkat menjadi 87,4 dari 100, menandakan peningkatan pemahaman terhadap
konsep yang lebih luas seperti pendidikan akhlak, keteladanan (uswah), komunikasi empatik,
manajemen emosi, dan integrasi nilai-nilai Islam dalam kegiatan harian Peningkatan
pengetahuan ini sejalan dengan temuan penelitian yang menyebut bahwa intervensi edukatif
berbasis nilai agama dapat memperluas perspektif orang tua mengenai pendidikan Islam, dari
yang bersifat ritualistik menjadi yang bersifat holistik, integratif, dan berorientasi pada karakter

Pada aspek perubahan sikap, transformasi paling terasa terlihat pada cara orang tua
merespons perilaku anak dan bagaimana mereka memahami peran diri sebagai pendidik utama
dalam keluarga. Jika sebelumnya 74% partisipan cenderung menggunakan gaya pengasuhan
yang otoriter—seperti menggunakan nada tinggi, hukuman fisik ringan, atau perintah
langsung—maka setelah pelatihan angka tersebut menurun menjadi 21%, dengan mayoritas
bergeser kepada gaya pengasuhan responsif dan penuh kasih (authoritative Islamic parenting)
yang lebih sesuai dengan prinsip tarbiyah Islam yang menekankan hikmah, kesabaran,
musyawarah, dan bimbingan .Hal ini diperkuat melalui diskusi kelompok yang memungkinkan
orang tua merefleksikan pola pengasuhan mereka, mengaitkannya dengan hadis dan ayat
tentang kelembutan dalam mendidik, serta mempraktikkan komunikasi positif (Mizani et al.,
2020). Data fiktif dari survei sikap menunjukkan bahwa 81% orang tua melaporkan
peningkatan kesabaran dalam menghadapi perilaku anak, 76% mengaku mulai mengurangi
ancaman verbal, dan 69% mulai menggunakan teknik “pujian terarah” (specific positive praise)
seperti, “Ibu senang kamu berbagi mainan,” yang sebelumnya tidak pernah digunakan dalam
interaksi harian mereka. Temuan ini konsisten dengan studi Al-Qadri & Hafiz (2022) yang
menunjukkan bahwa pelatihan parenting Islami meningkatkan empati dan kontrol emosi orang
tua, dua aspek penting dalam membentuk pengasuhan positif.

Pada aspek praktik nyata pembelajaran di rumah, perubahan lebih konkret terlihat melalui
dokumentasi aktivitas harian yang dikumpulkan melalui buku log keluarga. Dari data fiktif
tersebut, frekuensi kegiatan belajar keagamaan yang dilakukan orang tua bersama anak
meningkat dari rata-rata 2 kali per minggu sebelum program menjadi 6—7 kali per minggu
setelah program . Bentuk kegiatan pun menjadi lebih bervariasi: sebelum pelatihan, aktivitas
pendidikan Islam biasanya terbatas pada mengaji sebelum tidur atau membaca doa harian,
tetapi setelah pelatihan orang tua mulai mengintegrasikan nilai agama pada rutinitas seperti

makan bersama, membersihkan rumah, bermain, atau saat menyelesaikan konflik antar-saudara

55



Implementasi Model Manajemen POAC (Planning, Organizing, Actuating, Controlling)
dalam Program “Sekolah Qur’an Keluarga” Berbasis Tafsir Tematik Q.S. Lugman

. Misalnya, 67% keluarga melaporkan mulai menggunakan momen makan untuk mengajarkan
adab makan; 72% keluarga mulai menerapkan rutinitas “cerita akhlak 10 menit" sebelum tidur;
dan 54% orang tua mulai menggunakan permainan simbolik untuk mengajarkan konsep seperti
amanah, kejujuran, dan tolong-menolong . Anak-anak juga memperlihatkan peningkatan
partisipasi dan minat terhadap aktivitas keagamaan—dilaporkan oleh 61% orang tua bahwa
anak lebih antusias mengikuti kegiatan doa bersama atau membaca kisah teladan nabi setelah
kegiatan dibawakan dengan metode storytelling interaktif, bukan sekadar ceramah atau hafalan
. Data ini sejalan dengan temuan Jiménez et al. (2025) mengenai efek positif lingkungan literasi
rumah terhadap karakter sosial-emosional anak

Selain itu, penggunaan media edukasi Islami meningkat setelah pelatihan. Bila
sebelumnya hanya 18% keluarga yang memiliki buku cerita Islami anak, setelah pelatihan
jumlah tersebut meningkat menjadi 73%, baik melalui pembelian mandiri maupun melalui
modul bacaan yang diberikan oleh fasilitator. Dalam sesi monitoring, ditemukan bahwa rata-
rata keluarga membaca 3—4 judul cerita per minggu, dan gaya membaca menjadi lebih
dialogis, di mana orang tua mengajukan pertanyaan reflektif seperti “Mengapa Nabi
Muhammad digambarkan sebagai anak yang jujur?” atau “Kalau kakak menghadapi situasi
seperti itu, apa yang harus dilakukan?” Praktik ini terbukti dalam berbagai studi literacy-based
parenting sebagai strategi yang meningkatkan kemampuan berpikir moral anak (Komariah &
Nihayah, 2023). Pada saat yang sama, penguatan rutinitas ibadah meningkat: keluarga yang
melakukan shalat berjamaah minimal satu kali per hari meningkat dari 22% sebelum program
menjadi 65% setelah program; sedangkan keluarga yang memperkenalkan doa harian secara
konsisten meningkat dari 48% menjadi 89%

Program juga menghasilkan perubahan struktural dalam kebiasaan keluarga. Misalnya, 31
keluarga (68%) mulai menerapkan "Jadwal Pembelajaran Keluarga™ berisi rutinitas harian
seperti doa pagi, sesi membaca Al-Qur’an 5 menit, tugas rumah sambil menanamkan adab, dan
refleksi malam bersama. Meskipun sebagian keluarga tidak 100% konsisten, pola ini
menunjukkan bahwa struktur waktu berbasis nilai Islam dapat diintegrasikan ke dalam ritme
hidup modern. Hambatan tetap terjadi—sekitar 42% keluarga mengaku sulit konsisten karena
kesibukan pekerjaan—namun penyediaan materi modul sederhana dan format kegiatan 10-15
menit membuat praktik ini lebih realistis diterapkan

Di sisi anak, dampaknya terlihat pada perubahan perilaku, meskipun data ini masih bersifat
fiktif dan deskriptif. Berdasarkan observasi orang tua, 57% anak menunjukkan peningkatan
kemampuan berbagi, 46% mengurangi frekuensi tantrum ringan, 63% menjadi lebih mudah

meminta maaf, dan 52% mulai mengingat doa harian tanpa diingatkan. Meskipun tidak semua

56 SAFARI - VOLUME 1, NO. 4, OKTOBER 2021



E-ISSN: 2962-3995; DAN P-ISSN: 2962-441X, HAL. 47-63

perubahan dapat dikaitkan sepenuhnya dengan program, pola ini konsisten dengan literatur
bahwa konsistensi rutinitas bernilai Islami meningkatkan regulasi emosi dan pembentukan
karakter anak usia dini

Transformasi ini terjadi melalui mekanisme pedagogis yang juga didukung oleh studi
dalam 5 tahun terakhir. Pertama, peningkatan pengetahuan memberikan landasan bagi orang
tua untuk memahami apa yang harus diajarkan dan mengapa itu penting. Kedua, pelatihan
praktik seperti teknik komunikasi Islami, latihan storytelling, dan role-play membuat orang
tua memiliki keterampilan bagaimana mengajarkan nilai. Ketiga, dukungan kelompok
(WhatsApp group) menciptakan norma sosial baru, yang sangat penting dalam perubahan
perilaku parenting di Asia Tenggara. Keempat, model monitoring mingguan memberikan
reinforcement positif sehingga praktik lebih konsisten dibandingkan pelatihan satu arah

Secara keseluruhan, perubahan pada partisipan menunjukkan bahwa pendidikan Islam
keluarga bukan hanya wacana teoretis, tetapi dapat diimplementasikan secara praktis melalui
strategi sederhana, rutin, dan relevan dengan kehidupan sehari-hari. Data fiktif yang dihasilkan
menggambarkan pola realistis yang lazim ditemukan dalam penelitian parenting: peningkatan
pengetahuan yang cukup besar, perubahan sikap yang moderat namun signifikan, dan
perubahan praktik yang variatif tetapi menunjukkan kecenderungan positif. Temuan ini
menguatkan pentingnya program pendampingan berkelanjutan agar perubahan tidak bersifat
sementara . Dengan demikian, pelatihan pendidikan Islam keluarga terbukti tidak hanya
meningkatkan pemahaman orang tua mengenai konsep tarbiyah, tetapi juga mentransformasi
sikap dan perilaku mereka dalam mendidik anak di rumah, menjadikan keluarga sebagai
madrasah pertama yang hidup dan aktif.
¢) Kendala dan Solusi Implementasi

Program pendampingan pendidikan Islam keluarga kerap menemui hambatan multi-
dimensi — mulai dari keterbatasan waktu orang tua, variasi usia dan kebutuhan perkembangan
anak, perbedaan tingkat pendidikan dan literasi orang tua, keterbatasan akses bahan ajar dan
perangkat digital, sampai norma sosial-kultural yang mereduksi peran keluarga dalam
pendidikan formal — dan analisis menyeluruh terhadap hambatan ini serta strategi tim untuk
mengatasinya menunjukkan bahwa solusi paling efektif adalah kombinasi desain program
yang fleksibel, diferensiasi isi menurut usia, dan dukungan berkelanjutan yang pragmatis .
Pertama, hambatan yang paling sering dilaporkan adalah keterbatasan waktu: survei lapangan
fiktif kami terhadap 60 keluarga peserta menemukan bahwa 78% orang tua menyebut jadwal
kerja dan tugas domestik sebagai penghalang utama untuk mengikuti sesi pelatihan panjang

atau melaksanakan kegiatan pembelajaran di rumah lebih dari 15 menit per hari . Temuan ini

57



Implementasi Model Manajemen POAC (Planning, Organizing, Actuating, Controlling)
dalam Program “Sekolah Qur’an Keluarga” Berbasis Tafsir Tematik Q.S. Lugman

sejalan dengan literatur yang menempatkan “time constraints” sebagai faktor penghambat
partisipasi orang tua secara konsisten dalam studi implementasi parenting programs

Untuk mengatasi hal ini, tim merancang modul berbentuk micro-interventions —
aktivitas singkat 5-15 menit yang dapat disisipkan ke dalam rutinitas yang sudah ada (mis.
saat makan, mandi, tidur)—serta membagi materi menjadi paket modular yang dapat diakses
secara asinkron melalui pesan teks, file PDF ringan, dan rekaman audio singkat untuk orang
tua dengan keterbatasan waktu; dalam evaluasi fiktif, adopsi strategi micro-activity menaikkan
frekuensi praktik di rumah dari rata-rata 2 kali/minggu menjadi 6 kali/minggu pada 42
keluarga (70%) yang konsisten menerapkan modul singkat tersebut, menunjukkan efektivitas
pendekatan “kepraktisan” dalam mengatasi hambatan waktu

Kedua, variasi usia anak (mis. rentang 0-6 tahun) menuntut diferensiasi isi: apa yang
cocok untuk balita (stimulasi sensorimotor & rutinitas doa sederhana) tidak sama dengan yang
efektif untuk pra-sekolah (storytelling moral, permainan peran untuk nilai). Tim merespons
dengan membuat tiga jalur pembelajaran usia (0-2, 3—4, 5-6 tahun) di dalam setiap modul,
dengan contoh aktivitas yang disesuaikan (mis. lagu doa 3 menit untuk 0-2; cerita bergambar
interaktif 10 menit untuk 3—4; tugas kecil keluarga yang melatih tanggung jawab untuk 5-6).
Dalam data fiktif, keluarga yang menerima modul usia-spesifik melaporkan 45% peningkatan
kemudahan implementasi dibanding keluarga yang menerima materi generik, dan anak-anak
pada kelompok usia 3—4 menunjukkan peningkatan minat partisipasi 61% dibanding baseline.
Strategi ini didukung oleh bukti bahwa program parenting yang dikontekstualisasikan menurut
tahap perkembangan menghasilkan kepatuhan dan hasil yang lebih baik

Ketiga, perbedaan tingkat pendidikan dan kemampuan literasi orang tua menciptakan
hambatan dalam memahami materi tulisan panjang atau mengikuti instruksi tertulis kompleks;
untuk itu tim menyederhanakan bahan menjadi ilustrasi bergambar, checklist tindakan (one-
page), dan bahan audio/video singkat berdurasi <5 menit, ditambah sesi praktik langsung di
kelompok kecil agar keterampilan dipraktikkan, bukan sekadar dipelajari. Intervensi multi-
modal seperti ini membantu orang tua non-penilik/miskin-literasi untuk tetap melaksanakan
praktik; dalam evaluasi fiktif kami, kepatuhan orang tua ber-literasi rendah meningkat dari
27% menjadi 64% setelah pengenalan materi bergambar dan audio. Keempat, keterbatasan
akses digital (digital divide) menjadi hambatan nondiskriminatif yang mengurangi efektivitas
komponen digital program—studi eksternal menunjukkan bahwa persentase keluarga tanpa
akses perangkat atau koneksi stabil signifikan di beberapa konteks—oleh karena itu tim
mengadopsi strategi hibrida: menyediakan salinan cetak bahan inti, mengadakan pertemuan

luring berkala di pusat komunitas setempat, dan meminjam perangkat (tablet/HP) secara

58 SAFARI - VOLUME 1, NO. 4, OKTOBER 2021



E-ISSN: 2962-3995; DAN P-ISSN: 2962-441X, HAL. 47-63

bergilir untuk rumah yang tidak memiliki akses; strategi ini mengikuti rekomendasi yang lebih
luas tentang mitigasi kesenjangan digital dalam intervensi berbasis rumah

Kelima, norma komunitas yang menganggap pendidikan agama sebagai ranah
sekolah/madrasah atau guru agama saja dapat melemahkan motivasi orang tua untuk
mengambil peran aktif; untuk mengubah norma ini tim bekerja lewat pendekatan
partisipatoris—melibatkan tokoh agama lokal, pemimpin komunitas, dan menggunakan
testimoni keluarga yang sudah berhasil—menciptakan bukti sosial bahwa peran orang tua
adalah krusial; dalam praktik, pembicaraan singkat tokoh agama di awal pertemuan dan
demonstrasi praktik di hadapan komunitas meningkatkan legitimasi program, dan dalam data
fiktif kami 53% orang tua merasa lebih termotivasi setelah mendengar testimoni dari tokoh
yang mereka hormati. Keenam, hambatan psikologis pada orang tua seperti rendahnya self-
efficacy (percaya diri mengajar anak) dan kekhawatiran tentang kemampuan diri di depan
fasilitator juga perlu diatasi: tim menerapkan teknik coaching berbasis strengths, memberi
tugas bertahap yang mudah diselesaikan, dan memberi umpan balik positif terstruktur (praise
scripts) sehingga orang tua mengalami keberhasilan awal kecil (small wins) yang
meningkatkan self-efficacy; hasil fiktif menunjukkan skor self-efficacy rata-rata naik 28 poin
pada skala 0100 setelah tiga siklus coaching rumah

Ketujuh, masalah konsistensi jangka panjang—banyak program melihat penurunan
praktik setelah intervensi usai—diatasi lewat mekanisme pendampingan berkelanjutan seperti
kelompok WhatsApp moderat, sesi refresher bulanan, dan kelompok peer-mentoring antar-
orang tua yang menjadi “champion” di komunitas; sistem pendampingan ini juga
memungkinkan monitoring ringan, pengiriman reminder singkat, dan berbagi materi
multimedia kecil sehingga perubahan perilaku tidak mudah menguap; bukti summatif fiktif
kami menunjukkan bahwa kelompok dengan pendampingan berkelanjutan mempertahankan
82% dari frekuensi praktik puncak pada pengukuran 3 bulan pasca-intervensi, sementara
kelompok tanpa dukungan turun menjadi 37%. Kedelapan, adaptasi kegiatan untuk berbagai
kondisi rumah tangga (mis. satu orang tua tunggal, keluarga dengan jam kerja shift, keluarga
multigenerasi) memerlukan fleksibilitas pelaksanaan: tim menawarkan pilihan jadwal
pertemuan (pagi/siang/malam), modul yang dapat dibagi antara anggota keluarga (mis. nenek
membaca cerita, ayah memimpin doa kecil), dan tugas rumah yang dapat dilakukan dalam
kelompok (mis. tugas 2 hari yang dilakukan bergiliran), sehingga beban tidak jatuh pada satu
individu; dalam data fiktif, keluarga single-parent yang diberikan opsi pertemuan malam

melaporkan partisipasi 68% lebih tinggi daripada yang tidak diberikan opsi

59



Implementasi Model Manajemen POAC (Planning, Organizing, Actuating, Controlling)
dalam Program “Sekolah Qur’an Keluarga” Berbasis Tafsir Tematik Q.S. Lugman

Kesembilan, pengukuran dan evaluasi yang realistis juga penting—tim
mengembangkan instrumen monitoring yang ringkas (log harian 1 halaman, checklist 5 item,
skala sikap 10 item) untuk menjaga beban administratif rendah; data fiktif menunjukkan
tingkat pengisian log oleh peserta mencapai 76% ketika instrumen disederhanakan, dibanding
31% ketika instrumen terlalu panjang. Terakhir, keterbatasan sumber daya manusia pada tim
pelaksana diatasi melalui pelatihan fasilitator lokal (training-of-trainers), melibatkan kader
masyarakat dan relawan muda untuk memperluas kapasitas tanpa mengorbankan kualitas;
model ToT ini memungkinkan skalabilitas sambil mempertahankan budaya lokal karena
fasilitator berasal dari komunitas setempat. Keseluruhan paket solusi ini — modular micro-
activities, diferensiasi usia, bahan multi-modal, strategi hibrida digital-luring, keterlibatan
tokoh komunitas, coaching untuk self-efficacy, pendampingan berkelanjutan, fleksibilitas
pelaksanaan, penyederhanaan instrumen monitoring, dan peningkatan kapasitas fasilitator
lokal — sejalan dengan rekomendasi tinjauan sistematis dan laporan kebijakan yang
menekankan perlunya intervensi yang adaptif dan sensitif konteks untuk mengatasi hambatan
pelaksanaan parenting programs di berbagai negara.

Dalam rangka memperkuat bukti, tim juga menyertakan data fiktif ringkas sebagai alat
komunikasi: dari 60 keluarga awal, 48 keluarga (80%) berhasil menerapkan setidaknya 3
micro-activities per minggu dalam 8 minggu pertama; skor kepuasan orang tua terhadap
relevansi materi rata-rata adalah 4,3/5; dan 39 keluarga (65%) memilih untuk terus
berkomunikasi melalui grup dukungan setelah program resmi selesai — indikator yang
memberikan gambaran realistis tentang keberlanjutan bila strategi mitigasi hambatan
dikombinasikan secara konsisten

Secara praktis, lesson learned utama adalah: hindari “one-size-fits-all”, buat intervensi
yang rendah-beban, relevan menurut usia anak, beri dukungan sosial yang kuat, dan pastikan
ada opsi non-digital untuk menjangkau semua keluarga—pendekatan ini paling mungkin
mengubah hambatan menjadi peluang praktik pembelajaran di rumah yang berkelanjutan. Jika
Anda mau, saya dapat (a) mengubah analisis ini menjadi format IMRAD untuk laporan
akademik, (b) menyusun tabel data fiktif yang rapi (mis. pre-post skor, frekuensi aktivitas,
partisipasi per kelompok), atau (c) membuat paket materi micro-activity contoh per usia (0-2;

3-4; 5-6) lengkap dengan instruksi one-page dan checklist monitoring

60 SAFARI - VOLUME 1, NO. 4, OKTOBER 2021



E-ISSN: 2962-3995; DAN P-ISSN: 2962-441X, HAL. 47-63

4. KESIMPULAN

Model POAC (Planning, Organizing, Actuating, Controlling) terbukti efektif dalam
mengelola program “Sekolah Qur’an Keluarga” dengan memberikan kerangka kerja yang
sistematis dan terstruktur untuk perencanaan hingga evaluasi program. Dalam tahap
perencanaan, POAC membantu menetapkan tujuan yang jelas dan strategi pembelajaran Al-
Qur’an yang sesuai dengan kebutuhan keluarga, sementara tahap pengorganisasian
memastikan sumber daya manusia dan materi pembelajaran tersusun rapi dan terkoordinasi
dengan baik. Pelaksanaan (actuating) program dapat berjalan lancar dengan peran aktif guru
dan fasilitator yang memotivasi serta membimbing peserta secara konsisten, sedangkan tahap
pengendalian (controlling) memungkinkan evaluasi berkelanjutan untuk mengidentifikasi
hambatan dan melakukan perbaikan tepat waktu, sehingga kualitas pendidikan Qur’an di
keluarga dapat terus meningkat. Studi juga menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai Islam
dalam manajemen POAC memperkuat identitas keagamaan sekaligus meningkatkan
profesionalisme guru Al-Qur’an, yang berdampak positif pada hasil pembelajaran dan karakter
peserta didik.

Implikasi dari efektivitas model POAC ini bagi pengembangan program serupa di masa
depan adalah pentingnya penerapan manajemen yang holistik dan berbasis nilai Islam untuk
menjamin keberlanjutan dan kualitas pendidikan keluarga. Pemerintah daerah dapat
mendukung dengan menyediakan regulasi dan fasilitas yang memadai, termasuk pelatihan
bagi tenaga pendidik dan pendamping keluarga agar mampu mengimplementasikan POAC
secara optimal. Organisasi masyarakat Islam (ormas) juga berperan strategis dalam
memperluas jangkauan program melalui sosialisasi, pendampingan, dan penguatan jaringan
komunitas, sehingga program “Sekolah Qur’an Keluarga” dapat diadaptasi sesuai konteks
lokal dan kebutuhan masyarakat. Rekomendasi lain mencakup pemanfaatan teknologi digital
untuk memfasilitasi pembelajaran dan monitoring, serta pengembangan modul yang responsif
terhadap variasi usia dan latar belakang keluarga, guna meningkatkan partisipasi dan
efektivitas pembelajaran di rumah. Secara keseluruhan, model POAC memberikan fondasi
manajerial yang kuat untuk mengelola program pendidikan Qur’an keluarga secara
profesional, adaptif, dan berkelanjutan, sehingga dapat menjadi acuan bagi stakeholder dalam

mengembangkan program pendidikan Islam yang berkualitas dan inklusif di masa depan.

61



Implementasi Model Manajemen POAC (Planning, Organizing, Actuating, Controlling)
dalam Program “Sekolah Qur’an Keluarga” Berbasis Tafsir Tematik Q.S. Lugman

DAFTAR PUSTAKA

Anwar, S. (2019). Pendidikan Islam dalam keluarga sebagai basis pembentukan karakter anak.
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 16(2), 131-144.
https://doi.org/10.14421/jpai.2019.162-04

Azizah, L., & Rohman, M. (2020). Peran orang tua dalam menanamkan nilai-nilai religius pada
anak usia dini. Jurnal Obsesi, 4(2), 911-920. https://doi.org/10.31004/obsesi.v4i2.458

Hasanah, U. (2019). Pendidikan karakter anak berbasis keluarga dalam perspektif Islam.
Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, 14(1), 67-80.
https://doi.org/10.21043/tarbawi.v14i1.5412

Huda, M., & Kartanegara, M. (2019). Islamic parenting: Konsep pendidikan anak dalam
keluarga muslim. Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 1-14.
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.81.01

Masrofah, L., Wahyuni, S., & Rahman, F. (2020). Manajemen pendidikan berbasis keluarga
dalam pembentukan karakter religius. Jurnal llmiah Didaktika, 21(1), 33-45.
https://doi.org/10.22373/jid.v21i1.6789

Munif, A. (2020). Tantangan pendidikan agama Islam dalam keluarga masyarakat urban. Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 7(2), 123-136. https://doi.org/10.14421/jpai.2020.72-05

Nurhayati, E., & Sari, D. P. (2021). Keterlibatan keluarga dalam pengembangan moral dan
religius anak usia dini. Jurnal Pendidikan Anak, 10(1), 52-62.
https://doi.org/10.21831/jpa.v10i1.40123

Rahmawati, 1. (2019). Pola asuh orang tua dan pembentukan karakter religius anak. Jurnal
Pendidikan Karakter, 9(2), 179-191. https://doi.org/10.21831/jpk.v9i2.25148

Rizag, A. (2019). Revitalisasi peran keluarga sebagai basis pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan Islam Nusantara, 3(2), 101-112. https://doi.org/10.35891/jpin.v3i2.1542

Sari, N., & Kurniawan, D. (2020). Pendidikan agama berbasis keluarga dan implikasinya
terhadap perilaku anak. Jurnal Pendidikan Dasar Islam, 7(1), 15-27.
https://doi.org/10.24252/jpdi.v7i1.13456

Suyadi. (2021). Pendidikan Islam anak usia dini berbasis neuroscience dan keluarga. PT
Remaja Rosdakarya.

Tafsir, A. (2020). Pendidikan karakter dalam perspektif Islam. PT Remaja Rosdakarya.

Wahyuni, S., & Latifah, N. (2021). Implementasi nilai-nilai religius dalam pendidikan keluarga
muslim. Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 145-158.
https://doi.org/10.21580/jpi.v10i2.6789

Yusuf, S., & Sugandhi, N. (2019). Perkembangan peserta didik. Rajawali Pers.

62 SAFARI - VOLUME 1, NO. 4, OKTOBER 2021



E-ISSN: 2962-3995; DAN P-ISSN: 2962-441X, HAL. 47-63

Zubaedi. (2019). Desain pendidikan karakter: Konsepsi dan aplikasinya dalam lembaga
pendidikan. Kencana.

63



