
 
 Jurnal Ilmu Sosial, Pendidikan dan Humaniora  

Volume 5, Nomor 1, April 2026 
E-ISSN: 2829-3886; P-ISSN: 2829-3479, Hal. 78-86 

DOI: https://doi.org/10.56910/jispendiora.v5i1.3465              
Tersedia: https://jurnal-stiepari.ac.id/index.php/jispendiora 

 

Naskah Masuk: 25 September 2025; Revisi: 20 Oktober 2025; Diterima: 04 November 2025; Tersedia: 06 

November 2025. 

 

 
 

Akulturasi Budaya pada Komunitas Bali Muslim di Desa Pegayaman 

Buleleng Melalui Kesenian Burdah 

 
Wahyu Surya Ababiel1*, Putri Ekaresty Haes2, Kadek Adyatna Wedananta3,  

Ni Putu Yunita Anggreswari4 

1,2,3,4 Universitas Pendidikan Nasional, Indonesia 

*Penulis Korespondensi: wahyuabil01@gmail.com  

 
Abstract. This study aims to analyze and describe the process of cultural acculturation occurring in the Balinese 

Muslim community in Pegayaman Village, Buleleng Regency, through Burdah art as a means of communication 

and cultural expression. This phenomenon demonstrates how the Muslim community in Pegayaman is able to 

combine Islamic values with local Balinese wisdom in traditional art practices. This study uses a qualitative 

descriptive approach with George Herbert Mead's symbolic interaction theory as the basis of analysis, which 

focuses on the meaning of symbols and social interactions in shaping cultural identity. Data were obtained 

through observation, in-depth interviews, and documentation studies of community leaders and Burdah artists. 

The results show that Burdah art is an important tool in preserving religious identity while unifying cultural 

differences between the Muslim and Hindu communities in Bali. Acculturation is evident in the blend of Islamic 

poetry with Balinese rhythms and traditional clothing, which demonstrate harmony, tolerance, and social 

harmony. These findings prove that traditional art can function as an effective medium of intercultural 

communication in creating a space for dialogue, maintaining local values, and strengthening the multicultural 

character of the Pegayaman community. 

 

Keywords:Bali Muslim Community; Burdah Art; Cultural Acculturation; Intercultural Communication; Symbolic 

Interactionism. 

 
Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan menggambarkan proses akulturasi budaya yang terjadi 

di komunitas Muslim Bali di Desa Pegayaman, Kabupaten Buleleng, melalui kesenian 

Burdah sebagai sarana komunikasi dan ekspresi budaya. Fenomena ini menunjukkan bagaimana masyarakat 

Muslim di Pegayaman mampu menggabungkan nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal Bali dalam praktik 

kesenian tradisional. Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif dengan teori interaksi simbolik 

dari George Herbert Mead sebagai dasar analisis, yang fokus pada makna simbol dan interaksi sosial dalam 

membentuk identitas budaya. Data diperoleh melalui observasi, wawancara mendalam, dan studi dokumentasi 

terhadap tokoh masyarakat dan pelaku seni Burdah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kesenian Burdah 

menjadi alat penting dalam melestarikan identitas religius sekaligus mempersatukan perbedaan budaya antara 

komunitas Muslim dan Hindu di Bali. Akulturasi terlihat dari campuran syair-syair Islam dengan irama dan busana 

adat Bali, yang menunjukkan harmoni, toleransi, dan kerukunan sosial. Temuan ini membuktikan bahwa kesenian 

tradisional bisa berfungsi sebagai media komunikasi antarbudaya yang efektif dalam menciptakan ruang dialog, 

menjaga nilai-nilai lokal, serta memperkuat karakter multikultural masyarakat Pegayaman. 

 

Kata kunci: Akulturasi Budaya; Interaksi Simbolik; Kesenian Burdah; Komunikasi Antarbudaya; Masyarakat 

Bali Muslim. 

 

1. LATAR BELAKANG  

Budaya adalah hasil dari ciptaan, perasaan, dan usaha manusia yang diwariskan dari 

generasi ke generasi dan menjadi ciri khas masyarakat. Di Indonesia yang beragam, 

kebudayaan tidak hanya merupakan warisan pengetahuan, tetapi juga tergambar dalam pola 

pikir dan cara orang berinteraksi satu sama lain (Khumairani et al. , 2023; Fitriani et al. , 2025). 

Tylor, seperti yang dikutip oleh Hendra & Supriyadi (2020), menyatakan bahwa kebudayaan 

adalah keseluruhan yang rumit, mencakup pengetahuan, keyakinan, seni, moral, hukum, dan 

tradisi yang dimiliki manusia sebagai bagian dari masyarakat. Dengan demikian, budaya 

https://doi.org/10.56910/jispendiora.v5i1.3465
https://jurnal-stiepari.ac.id/index.php/jispendiora
mailto:wahyuabil01@gmail.com


 
 
 
 

Akulturasi Budaya pada Komunitas Bali Muslim di Desa Pegayaman Buleleng Melalui Kesenian Burdah 

 
79         JISPENDIORA - VOLUME 5, NOMOR 1, APRIL 2026  
 

 
 

berperan sebagai suatu nilai yang mengatur kehidupan sosial dan memperkuat identitas 

kelompok secara keseluruhan. 

Pulau Bali dikenal karena kekayaan budayanya yang tetap terjaga meski di masa 

globalisasi (Fahrurrozhi & Kurnia, 2024). Contoh dari keragaman budaya Bali dapat dilihat di 

Desa Pegayaman, yang berada di Kabupaten Buleleng. Walaupun sebagian besar penduduk 

desa ini beragama Islam, mereka tetap memelihara nilai-nilai serta tradisi Bali (Kencana et al. 

, 2023). Asal usul desa ini dimulai pada abad ke-16, ketika Ki Barak Panji Sakti memimpin, 

dan di mana prajurit Muslim dari Jawa mulai datang dan tinggal di daerah tersebut (Putu & 

Wulandari, 2024). Kehadiran komunitas Muslim ini telah membangun hubungan yang baik 

dengan warga Hindu di sekitarnya berdasarkan nilai menyame braye, yang menegaskan 

pentingnya toleransi dan rasa persaudaraan (Bachtiar et al. , 2022). 

Bentuk nyata dari akulturasi budaya di Desa Pegayaman terlihat melalui seni Burdah, 

yang menggabungkan syair Al-Barzanji dengan melodinya yang khas dari Bali, serta 

penggunaan pakaian adat dalam pertunjukannya (Saputra et al. , 2019). Peristiwa ini 

mencerminkan penggabungan antara budaya Islam dan Bali tanpa menghapus identitas 

masing-masing (Purnomo & Demartoto, 2022; Nurrohman et al. , 2024). Berry (1987) dalam 

Sumaryanto & Ibrahim (2023) menyebutkan bahwa akulturasi berlangsung ketika dua budaya 

saling bertukar informasi secara mendalam, menciptakan bentuk baru yang seimbang. Dalam 

hal ini, Burdah berfungsi sebagai saluran komunikasi antarbudaya yang memperkuat 

kerukunan sosial, mendorong toleransi, dan menjadi tanda keberhasilan integrasi nilai-nilai 

keislaman dengan kebijaksanaan lokal Bali. 

 

2. METODE PENELITIAN 

Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif untuk meneliti bagaimana akulturasi 

budaya terjadi di antara komunitas Muslim di Bali, khususnya di Desa Pegayaman melalui 

kesenian Burdah. Metode ini dipilih karena dapat memberikan gambaran mendalam tentang 

interaksi sosial dan simbol-simbol budaya yang muncul dalam kehidupan sehari-hari 

masyarakat (Creswell & Poth, 2018). Dengan menggunakan observasi, wawancara mendalam, 

dan studi dokumentasi, peneliti berhasil mengumpulkan data langsung dari pengalaman, 

pandangan, dan praktik-praktik masyarakat terkait dengan pelestarian kesenian Burdah 

(Moleong, 2019). Penelitian berlangsung dalam konteks alami, dan peneliti berperan penting 

dalam pengumpulan serta penafsiran data untuk memahami makna sosial yang muncul 

(Sugiyono, 2021). Temuan ini memberikan informasi faktual tentang bentuk dan makna 



 
 
 

E-ISSN: 2829-3886; P-ISSN: 2829-3479, Hal. 78-86 
 

 

akulturasi antara budaya Islam dan Bali yang terlihat dalam kesenian Burdah, serta 

menunjukkan peran seni tersebut sebagai alat komunikasi antara budaya yang memperkuat 

harmoni dan identitas masyarakat Pegayaman (Suryadinata, 2020; Yudhistira, 2022). 

Jenis Penelitian 

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif deskriptif untuk secara mendalam 

mendeskripsikan proses akulturasi budaya dalam komunitas Muslim Bali di Desa Pegayaman 

dengan memanfaatkan kesenian Burdah. Metode ini bertujuan untuk memahami fenomena 

sosial dan budaya berdasarkan fakta yang ada di lapangan (Moleong, 2019). Penelitian ini 

berfokus pada interaksi dan makna simbolik yang muncul dalam praktik kesenian Burdah, yang 

mencerminkan perpaduan antara budaya Islam dan Bali (Yudhistira, 2022). Dengan melakukan 

pengumpulan dan analisis data dari observasi, wawancara, dan dokumentasi, studi ini 

menyajikan gambaran menyeluruh mengenai bentuk akulturasi budaya serta peran kesenian 

Burdah sebagai sarana komunikasi antarbudaya yang memperkuat harmoni dan identitas 

masyarakat Pegayaman (Suryadinata, 2020; Sugiyono, 2021). 

Teknik Pengumpulan Data  

Teknik pengumpulan data terdiri dari: 

1. Observasi dilakukan secara partisipatif, di mana peneliti terjun langsung dan berbaur 

dengan komunitas Bali Muslim di Desa Pegayaman. Teknik ini membantu peneliti untuk 

mengamati dan memahami secara langsung bagaimana proses dan bentuk akulturasi 

budaya terwujud dalam pementasan kesenian Burdah serta interaksi sosial yang terjadi di 

tengah masyarakat. 

2. Wawancara mendalam dilakukan dengan informan kunci yang meliputi tokoh desa, 

kelompok pelestari kesenian, serta perwakilan masyarakat Muslim dan Hindu. Peneliti 

menggunakan pedoman wawancara untuk menggali perspektif, pengalaman, dan 

pemaknaan mereka terhadap kesenian Burdah sebagai wujud harmoni dan akulturasi 

budaya. 

3. Dokumentasi mencakup pengumpulan arsip berupa catatan historis, foto dan video 

kegiatan kesenian Burdah, serta publikasi ilmiah yang relevan. Langkah ini digunakan 

untuk memperkuat data yang diperoleh dari hasil observasi dan wawancara, sekaligus 

memberikan konteks yang lebih utuh mengenai proses akulturasi yang telah berlangsung. 

Teknik Penentuan Informan 

Pemilihan informan untuk penelitian ini dilakukan dengan metode purposive sampling, 

di mana individu dipilih secara selektif berdasarkan kriteria yang relevan dan pemahaman 

mendalam tentang topik yang diteliti. Informan yang terlibat dianggap memiliki wawasan dan 



 
 
 
 

Akulturasi Budaya pada Komunitas Bali Muslim di Desa Pegayaman Buleleng Melalui Kesenian Burdah 

 
81         JISPENDIORA - VOLUME 5, NOMOR 1, APRIL 2026  
 

 
 

pengalaman langsung mengenai proses akulturasi budaya di komunitas Bali Muslim melalui 

kesenian Burdah di Desa Pegayaman. Mereka berasal dari beragam elemen masyarakat, 

termasuk tokoh desa, budayawan, anggota kelompok pelestari seni, serta perwakilan dari 

masyarakat Muslim dan Hindu, guna memastikan data yang diperoleh bersifat menyeluruh dan 

mencakup berbagai perspektif. 

Tabel 1. Penentuan Informan. 

No Informan Jumlah Domisili 

1. Tokoh Desa 1 Desa Pegayaman 

2. Budayawan 1 Desa Pegayaman 

3. Anggota Kesenian 1 Desa Pegayaman 

4. Masyarakat Muslim 2 Desa Pegayaman 

5. Masyarakat Hindu 2 Desa Pumahan 

Sumber: Diolah peneliti (2025). 

Lokasi Penelitian 

Penelitian ini dilakukan di Desa Pegayaman yang terletak di Kecamatan Sukasada, 

Kabupaten Buleleng, Bali. Tempat ini dipilih dengan sengaja karena mencerminkan komunitas 

Muslim yang hidup berdampingan dengan budaya Bali yang sebagian besar adalah Hindu. 

Desa Pegayaman dipandang sebagai lokasi yang penting untuk mempelajari fenomena ini, 

mengingat adanya penggabungan budaya Islam dan Bali, yang terlihat jelas dalam seni Burdah, 

masih sangat dijaga dan menjadi bagian penting dari kehidupan sosial masyarakat setempat. 

Keterbatasan Penelitian 

Setiap penelitian memiliki keterbatasan yang perlu diakui. Dalam studi ini, keterbatasan 

utama terletak pada fokus kajian yang hanya menyoroti kesenian Burdah sebagai wujud 

akulturasi budaya, sehingga tidak melibatkan bentuk-bentuk akulturasi lain yang mungkin ada 

di Desa Pegayaman. Analisis juga secara eksklusif menggunakan kerangka teori interaksi 

simbolik George Herbert Mead, tanpa melibatkan perspektif teoretis lainnya. Selain itu, jumlah 

informan yang dipilih, meskipun representatif, mungkin belum sepenuhnya menangkap 

seluruh spektrum pandangan dan dinamika sosial yang ada. Kendala dalam menyesuaikan 

jadwal untuk observasi dan wawancara mendalam juga menjadi tantangan tersendiri. Meski 

demikian, keterbatasan ini tidak mengurangi validitas hasil, melainkan menjadi dasar bagi 

penelitian lanjutan dengan cakupan yang lebih luas dan beragam. 

 

 

 

 



 
 
 

E-ISSN: 2829-3886; P-ISSN: 2829-3479, Hal. 78-86 
 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil Penelitian  

Wawancara dilakukan dengan Tokoh Desa Pegayaman, Rabi Hudin, untuk 

memperoleh pemahaman mengenai proses akulturasi budaya, dan peran kesenian Burdah 

sebagai simbol identitas serta perekat harmoni sosial bagi komunitas Bali Muslim.  

Bapak Rabi Hudin, selaku Tokoh Desa Pegayaman, menjelaskan bahwa kesenian 

Burdah memiliki landasan syariat Islam. beliau menyampaikan: 

“Semua landasanya berpangku sara tidak sembarang meniru dan juga semua ada 

landasan-landasan syariatnya adat istri adat itu kan bisa kita terima sepanjang tidak 

berkentangan dengan ajaran agama Islam.  

Sebagai agama mayoritas di Pegayaman, mayoritas mutlak. Jadi, sepanjang sesuai 

dengan ajaran Islam, sesuai dengan ajaran agama kita, ya kita bisa menyesuaikan..” 

(Wawancara dengan Bapak Rabi Hudin, 18 Oktober 2025). 

Lebih lanjut, beliau menuturkan bahwa Burdah merupakan bentuk warisan dari leluhur 

Di Desa Pegayaman. Beliau menjelaskan: 

“Burdah ini merupakan salah satu aset. budaya kesenian yang ada di Desa 

Pegayaman. Nah, mereka atau kesenian ini dipertahankan baik oleh para pengelingsir 

maupun lembaga adat yang ada di Desa Pegayaman. Contohnya, mereka secara rutin, hari-

hari tertentu ditampilkan di masyarakat.” (Wawancara dengan Bapak Rabi Hudin, 18 Oktober 

2025). 

Dalam wawancara lanjutan, dengan budayawan lokal yakni Bapak Ketut Muhammad 

Suharto menjelaskan sejarah dari kesenian burdah dan juga kesenian burdah merupakan bentuk 

dari akulturasi budaya antara kebudayaan Bali dan Islam, beliau mengatakan: 

“Kesenian Burdah ini sudah ada sejak lama, kalau diambil dari tahun kedatangannya 

sekitar 1284 berarti sudah 750 tahun sebelum Majapahit ada. Itu warisan para pengelingsir 

Pegayaman dulu yang nggak bisa dibuat-buat karena kepentingan sesaat, dan sampai 

sekarang jadi identitas Islam Bali. Di Burdah inilah ketemunya antara nilai Islam dan budaya 

Bali. Nilai akulturasinya kelihatan dari pakaiannya, dari gedungnya, dari cara 

penampilannya. Sekalipun penampilannya kayak Bali—pakai udeng, pakai kidung—tapi yang 

dibawakan itu selawat, selawat Burdah karya Syekh Al-Busiri. Itu menunjukkan falsafah 

bahwa di mana kaki berpijak, di sana langit dijunjung. Artinya walaupun hidup di Bali, tapi 

keislamannya tetap dijunjung tinggi. Akarnya juga dari sejarah awal Pegayaman yang sudah 

bercampur, ada dari Jawa, dari nenek Bali, dan dari Bugis. Jadi dari dulu sudah ada 



 
 
 
 

Akulturasi Budaya pada Komunitas Bali Muslim di Desa Pegayaman Buleleng Melalui Kesenian Burdah 

 
83         JISPENDIORA - VOLUME 5, NOMOR 1, APRIL 2026  
 

 
 

akulturasi itu, makanya budaya Pegayaman ini Islamnya kuat tapi budayanya tetap Bali.” 

(Wawancara dengan Bapak Arta Wirawan, 18 Oktober 2025). 

Selain wawancara dengan pemilik, peneliti juga mewawancarai salah satu anggota 

kesenian burdah Di Desa Pegayaman untuk menggali pandangannya terkait kesenian burdah. 

Informan menjelaskan: 

“Menurut saya, kesenian Burdah itu artinya selimut dari bahasa Arab, dan saya 

merasa sangat bangga bisa ikut karena ini warisan leluhur Pegayaman. Setiap tampil rasanya 

gemetaran, biar bisa benar-benar saya resepi. Burdah ini campuran budaya, musiknya pakai 

kidung dan musik Bali, tapi pakaiannya tetap Islam, pakai udeng dan lancingan. Saya anggap 

Burdah juga bentuk toleransi di Bali karena masyarakat sangat menghargai, baik Muslim 

maupun non-Muslim. Harapan saya, kesenian Burdah ini terus berkembang dan bisa 

diteruskan oleh generasi muda Pegayaman.” (Wawancara dengan Zulkarnain, 20 Oktober 

2025). 

Pembahasan 

Pandangan kesenian burdah pada lingkungan sosial masyarakat Hindu dan Islam 

Wawancara juga dilakukan dengan perwakilan masyarakat Islam di Desa Pegayaman 

untuk memperoleh pandangan mengenai peran kesenian Burdah dalam kehidupan sosial dan 

pengaruhnya terhadap keharmonisan antarumat beragama. Para informan memberikan 

tanggapan berdasarkan pengalaman mereka hidup berdampingan dan berinteraksi dalam 

kegiatan budaya di desa, beliau menyampaikan: 

“Saya bangga sebagai masyarakat Muslim Bali yang memiliki kesenian Burdah, ciri 

khas Desa Pegayaman yang berisi selawat Nabi dari kitab Berzanji. Kolaborasi antara budaya 

dan agama dalam Burdah ini sangat bagus karena menciptakan keharmonisan dan kerukunan 

antarumat beragama. Hubungan masyarakat pun terjalin baik dan saling menghormati, 

sehingga penting untuk terus melestarikan dan meneruskan budaya ini kepada generasi 

berikutnya.” (Wawancara dengan Ketut Nely, 20 Oktober 2025). 

Adapun hasil wawancara oleh Masyarakat Islam yang lain, beliau menyampaikan: 

“Saya bangga punya kesenian Burdah, akulturasi Hindu-Islam yang berisi selawat 

dari kitab Al-Barzanji untuk menumbuhkan kecintaan kepada Rasulullah. Lewat pakaian dan 

musiknya, kita bisa membaur dengan masyarakat sekitar tanpa mengganggu akidah, sekaligus 

menjadi jembatan keharmonisan antarumat beragama. Harapannya, anak-anak muda mau 

meneruskan supaya Burdah tetap lestari..” (Wawancara dengan Nur, 16 Oktober 2025). 



 
 
 

E-ISSN: 2829-3886; P-ISSN: 2829-3479, Hal. 78-86 
 

 

Wawancara dengan perwakilan masyarakat Hindu yang berasal dari Desa Pumahan 

menunjukkan bahwa kesenian Burdah berperan sebagai media toleransi dan jembatan sosial, 

berdasarkan pengalaman mereka hidup berdampingan dengan komunitas Muslim: 

“Kalau menurut saya, masyarakat Muslim dan kesenian Burdah di Pegayaman sangat 

penting karena mencerminkan toleransi dan identitas desa. Burdah yang memadukan nilai 

Islam dan tradisi Bali ini sudah jadi warisan budaya yang disambut baik oleh Hindu dan 

Muslim, mempererat kebersamaan melalui kegiatan seperti pawai dan Maulid.  Harapan saya, 

kesenian ini terus dilestarikan dengan pelatihan bagi anak 

anak agar generasi muda mencintai dan meneruskan budaya ini.” (Wawancara dengan Ketut 

Adi Mahayoga, 17 Oktober 2025). 

Adapun hasil wawancara oleh Masyarakat Hindu yang lain, beliau menyampaikan: 

“Kalau menurut saya, Desa Pegayaman bagus karena masyarakat Muslim tetap 

menjaga adat Bali, dan kesenian Burdah yang memadukan Islam dan budaya Bali jadi ciri 

khas desa. Burdah juga mempererat kebersamaan dan toleransi antarumat beragama, serta 

harapannya bisa terus diwariskan dan dikembangkan untuk anak-anak.” (Wawancara dengan 

Ni Wayan Fitri Diantari, 16 Oktober 2025). 

Kesenian Burdah di Pegayaman berperan penting dalam mempererat kebersamaan dan 

toleransi antarumat beragama, dengan sebagian masyarakat tertarik pada nilai keagamaan syair 

Burdah dan sebagian lainnya pada perpaduan budaya Bali-Islam dalam pakaian, musik, dan 

penampilannya, sehingga menjadi ciri khas dan warisan budaya desa. 

 

4. KESIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan penelitian mengenai proses akulturasi budaya di komunitas Muslim Bali 

yang berada di Desa Pegayaman, kesenian Burdah dapat disimpulkan memiliki peran penting 

sebagai alat komunikasi dan ungkapan budaya yang strategis dan efektif dalam menciptakan 

identitas hibrida. Dengan menggabungkan simbol-simbol dari syair-syair Islam, irama kidung, 

serta busana adat Bali, kesenian Burdah menunjukkan identitas yang unik, harmonis, dan 

toleran. Kesenian ini tidak hanya membantu melestarikan nilai-nilai religius, tetapi juga 

memperdalam komunikasi antar budaya antara komunitas Muslim dan Hindu. Interaksi yang 

terjadi mengarah pada kerukunan sosial yang baik, meningkatkan rasa saling menghormati, 

serta mendorong pemahaman bersama terhadap perbedaan budaya yang ada. Oleh karena itu, 

kesenian tradisional berfungsi sebagai wadah yang efektif untuk mengembangkan identitas 

budaya yang inklusif dan menyatukan perbedaan dalam masyarakat. 



 
 
 
 

Akulturasi Budaya pada Komunitas Bali Muslim di Desa Pegayaman Buleleng Melalui Kesenian Burdah 

 
85         JISPENDIORA - VOLUME 5, NOMOR 1, APRIL 2026  
 

 
 

 Secara keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa seni Burdah dapat berperan 

secara efektif sebagai media akulturasi dan jembatan sosial jika dikelola dengan prinsip nilai-

nilai keislaman yang kokoh. Selain itu, dukungan dari proses terbuka untuk mengadopsi 

kearifan lokal Bali dan pelestarian yang melibatkan partisipasi aktif dari tokoh masyarakat serta 

seniman adalah penting. Memaksimalkan peranan seni tradisional ini menjadi hal yang 

signifikan bagi komunitas Desa Pegayaman dalam memperkuat karakter multikultural yang 

istimewa serta menghadapi tantangan zaman sembari menjaga keseimbangan sosial. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Bachtiar, Y., Bagus Wirawan, A. A., & Putu Mahyuni, I. A. (2022). Eksistensi komunitas 

Muslim dan Hindu. Jurnal Pariwisata PaRAMA: Panorama, Recreation, 

Accommodation, Merchandise, Accessibility, 3(2), 57–65. 

https://doi.org/10.36417/jpp.v3i2.508 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing 

among five approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

Fahrurrozhi, A., & Kurnia, H. (2024). Memahami kekayaan budaya dan tradisi suku Bali di 

Pulau Dewata yang menakjubkan. JISBI: Jurnal Ilmu Sosial dan Budaya Indonesia, 

2(1), 39–50. https://doi.org/10.61476/6635j851 

Fitriani, S., Dana, T. R., Sari, P., Putri, T. N., & Sa’diyah, H. (2025). Kepribadian kolektif: 

Kebudayaan membentuk pola berpikir. Journal of Education and Culture, 5(2), 1–7. 

https://doi.org/10.58707/jec.v5i2.1240 

Kencana, I. D. P. M., Sudita, I. K., & Budiarta, I. G. M. (2023). Patung dan ukiran paras (padas) 

khas Buleleng di Pura Dalem Sangsit Kecamatan Sawan Buleleng. Jurnal Pendidikan 

Seni Rupa Undiksha, 13(3), 284–300. https://doi.org/10.23887/jjpsp.v13i3.73316 

Khumairani, A., Syahputri, W. N., & Siregar, R. W. (2023). Kebudayaan masyarakat di Desa 

Sei Bamban dan kebudayaan masyarakat di Kota Perbaungan. At-Tarbiyah: Jurnal 

Penelitian dan Pendidikan Agama Islam, 1(1), 118–129. 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi revisi). PT Remaja Rosdakarya. 

Nurrohman, Suyuti, N., & Purwitasari, P. (2024). Proses akulturasi dalam komunikasi 

antarbudaya suku Jawa dan suku Bugis. JISDIK: Jurnal Ilmiah Ilmu Sosial dan 

Pendidikan, 2(2), 205–210. 

Purnomo, N. A., & Demartoto, A. (2022). Akulturasi budaya dan identitas sosial dalam 

gending Jawa kontemporer kreasi seniman karawitan di Surakarta. Jurnal Analisa 

Sosiologi, 11(3), 450–463. https://doi.org/10.20961/jas.v11i3.60576 

Saputra, H. N., Sindu, I. G. P., & Pradnya, G. A. (2019). Film dokumenter seni musik 

tradisional Burdah “Mempertahankan tradisi di era modernisasi.” Kumpulan Artikel 

Mahasiswa Pendidikan Teknik Informatika (KARMAPATI), 8(2), 426. 

https://doi.org/10.23887/karmapati.v8i2.18396 

Sugiyono. (2021). Metode penelitian kualitatif, kuantitatif, dan R&D. Alfabeta. 

https://doi.org/10.36417/jpp.v3i2.508
https://doi.org/10.61476/6635j851
https://doi.org/10.58707/jec.v5i2.1240
https://doi.org/10.23887/jjpsp.v13i3.73316
https://doi.org/10.20961/jas.v11i3.60576
https://doi.org/10.23887/karmapati.v8i2.18396


 
 
 

E-ISSN: 2829-3886; P-ISSN: 2829-3479, Hal. 78-86 
 

 

Suryadinata, L. (2020). Interaksi dan akulturasi budaya Islam di Bali: Studi komunitas Muslim 

Pegayaman. Jurnal Harmoni Sosial, 7(2), 145–158. 

https://doi.org/10.15294/harmonis.v7i2.29345 

Yudhistira, I. G. A. (2022). Seni Burdah sebagai media akulturasi budaya Islam dan Bali di 

Desa Pegayaman, Buleleng. Jurnal Ilmu Budaya, 10(1), 55–66. 

https://doi.org/10.24843/jib.2022.v10.i01.p06 

 

https://doi.org/10.15294/harmonis.v7i2.29345
https://doi.org/10.24843/jib.2022.v10.i01.p06

